Son La-{lmi Felsefe Cereyanlan ve Tiirkler

Son La-ilmi Felsefe Cereyanlan ve Tiirkler

ibsen [1828-1906], “Peer Gynt” adl1 sembolik tiyatro parcasinda, vusta-y1 hayat1 kabul
etmeyen bir tip yasatmak istiyor; oyle bir tip ki, tasavvur ettigi gayeye ermek icin cesit ¢esit
karisik yollardan gidiyor: Gah yalanci, gah peygamber, gah miitesebbis, gah mitaharri
oluyor, ve nihayet goriyor ki, biitin bu “akil yardimiyla” tecriibe ettigi seyler onu gayeye
isal soyle dursun, hep kazib, hep sekil ve kabuktan ibarettir ve kendisi, asil gayenin 0ziine
bile temas etmemistir. Bunun lzerine tekrar bastan basliyor ve tasarladigi o yiiksek gayeye,
“hayat1 yasayarak” en kisa yoldan dosdogru gidiyor.

Iste bunun gibi akli ve ilmi felsefenin tekdmiil ede ede nihayet Kant'ta [1724-1804] aldig1
sekl-i nihaiyi begenmeyen gecen asir filozoflarinin, idealizm, natiiralizm, materyalizm,
pozitivizm ve daha boyle birgok isimler verdikleri uzun ve dolambagl bir takim yollardan
gitmekle hicbir seye muvaffak olamadiklarini goren baz filozoflar, 1890 tarihlerinden beri
bambaska bir ¢igir agtilar ve akil ile ilmi bir tarafa birakarak ruhun mahiyetini ancak “his ve
hayatla anlamak” kabil olabilecegini ileri siirdiiler. Bu yeni, klasik tefelsiiften pek aykir
duran, 1a-ilmi felsefe cereyanin basinda sayan-1 dikkat iki mithim sima gorilmektedir: Biri,
Stuttgart’ta Rudolf Steiner [1861-1925], digeri meshur Bergson [1859-1941].

Belki “yeni-romantizm” unvanini alacak olan ve tarihin kaydettigi ilk Yunanh filozof
Thales’ten [m.o. 6. yuzyil] beri daha misli gorulmemis bulunan bu yeni hareket hakkinda
memleketimizde fevkalade bir merak uyanmistir. Bu merak, hi¢ suphesiz, koku pek
derinlerden gelen milli, tekevviini, tarihi bir ihtiyactan dogmus ve yine o ihtiyagla
beslenecektir.

Zaten dunyanin her yerinde bu cereyana karsi siddetli bir alaka uyanmadi mi1? Mesela,
Almanya’da Steiner’in tilmizleri, hele harpten sonra o kadar ¢cogaliyor ki hemen her biyiik
sehirde bir Steiner veya Teozofi cemiyeti tesekkul ediyor. Almanya’daki yirmi u¢
darilfiintinun yirmisinde Teozofi ve Steiner gruplari vardir. Hatta bazilarinda, Heidelberg
Dartlfintnu’'nda oldugu gibi, highir felsefe cemiyeti olmamasina ragmen Steiner’i tanimaya
mahsus ayrica, kalabalik bir cemiyet mevcuttur. Diger taraftan Fransa’da Bergsonizm, ilk
baslangicindaki moda devrini ¢oktan asmis, gittikce ciddi ruhlar1 kavriyor. Baska hars
memleketlerinde bilhassa Amerika’da, [Henry Steel] Olcott [1832-1907] ve Ingilizlesmis Rus
[Helena Petrovna] Blavatsky’'nin [1831-1891] bu hareketin onune ge¢mis bulunmalari ile, o

IKAN AKli ilimler Merkezi



Son La-{lmi Felsefe Cereyanlan ve Tiirkler

ilk bakista pek maddi gorunen, fakat din ve ruh sahalarinda garip ve pek sumullu bir alaka
gosteren Amerika’da da, bu hissi felsefe cereyani gitgide intisar etmektedir.

Binaenaleyh goriltyor ki, Kant ve onun mu‘akkibi ve miittemmimi ve bilhassa
propagandacisi olan Schopenhauer ile en dar bir sekle giren “felsefi-tanimak” bedbinligi,
harb-i umumi ile ruhlar istila eden esrarengizlik ile bir kat daha kesb-i siddet edince,
“anlamak” ve “yasamak” icin mutlak bir fetha aramak tabiatinda olan suurlu beser, daha
heniiz tam ve toplu bir sistem olmasa da, mevcudiyeti tebelliir eden rehakar bir felsefe
cereyanina daha kuvvetle kendini atmak ve o cereyanin miintehasini bir arz-1 mev‘ud
bilmekten farig olamamistir. Cihana yayilan bu cereyanin, yine cihana karisan Turklerde de
gorilmesini nicin tabil gormemeli?

Eger, cemiyetimizin uzun zamanlardan beri Garp hareketlerine, sanat ve felsefe
cereyanlarina istirak soyle dursun suurlu bir alaka bile gostermeyerek onlari yan ¢izmesiyle;
tarihin bir anindan itibaren boyle birdenbire ve butin cisim ve ruhuyla o cereyanlara
atilmasi iki zit hadise gibi gorunuyorsa, neden bu zithik Turklerde de artik bir felsefe
ihtiyacinin ve binaenaleyh Oyle bir olgunlugun mevcudiyetini teslim ile ref’ edilmesin? Biz,
bu fikirdeyiz ve felsefi kanaatimiz ne olursa olsun, bu mesut hadisenin oniinde egilinmesini
isteriz.

Zira; nasil bin yil evvel; yanlis ve na-tamam olarak (Arap harfi ve medeniyeti) kisa
kelimeleriyle tesmiye edilmesi ancak Arapcanin hakim olmasindan dolay: adet olan; beynel-
milel bir medeniyetin ilk Tiirk banileri arasinda gordigiimiiz Farabi, Ibn Sina [1] gibi felsefi
hiviyetler ve Ulug Bey, Musa el-Harezmi gibi heyet ve riyaziye...

[1] “el-Kindi, ki Arap diliyle yazan filozoflar arasinda tevellidii Arap olan yegane filozoftur..
ve ila ahirihi..” Vorlander - Tarih-i Felsefe, dordiincii tab’, birinci cilt sahife 255.

Su halde Ibn Riisd hakkinda daha derin tarihi tetebbu‘ata ihtiyac vardir. Ma‘mafih bu
taharriyat neticesi ne olursa olsun su muhakkaktir ki:

Evvelen: Ibn Riisd, Aristo’dan hi¢ ayrilmamus, bilakis onu suret-i katiyede takip etmistir,
bindenaleyh Ibn Sina’ya gore pek orijinaldir.

IKAN AKli ilimler Merkezi



Son La-{lmi Felsefe Cereyanlan ve Tiirkler

Saniyen: Ibn Riisd, Aristo’yu aslindan, Yunancasindan tetebbu etmemistir. Fakat Yeni-
Platoncular’in Aristo hakkindaki yazilariyla kendinden evvel gelen ve Arapca yazan
filozoflarin terciimelerini tetkik etmistir. Bu sebepten o filozoflarin bir temadisidir.

Salisen: Hulasa-i eseri sudur: Kendinden evvel gelen filozoflarin Aristo hakkindaki fikirlerini
toplamak ve Aristo’yu tezyil etmek. Bu sebepten skolastik papazlari onu kommentator -
zeyilci- unvaniyla anarlardi.

Rébian: Ibn Riisd’iin Avrupa’ca yiiksek tutulmasi, ne vaz' ettigi yeni gorislerden, ne de
felsefe tarih tekamiiliinde mithim bir merhale teskil ettigindendir. Fakat sadece Yunan akli
felsefe cereyanlarinin hulasasini yani Aristo’yu topluca Avrupa’ya tanitmasindadir. Zaten
Arapca yazan son filozof budur ve Ibn Sina’nin a¢tigi “Arapca yazan filozoflar devri”ni o
kapatmastir.

Daha fazla tafsilat icin Renan’in “Ibn Riisd ve Ibn Riisd mesledi” iinvanlh kitabina miiracaat
(Paris 1802) ve bilhassa mevcut felsefe tarihlerinden en sayan-1 emniyet ve mukteda bih
olani: Ubervag’in tarih-i felsefesinin cilt 2, sahife 380 ve ma-ba‘dine miiracaat.

Ali Nizami
Link : http://isamveri.org/pdfosm/D01054/1337 1 5/1337 5 NIZAMIA.pdf
Hazirlayan : Hasan Huseyin Mak

Editor : Emir Cakir

IKAN AKli ilimler Merkezi



